
 « Une source d’eau jaillissant 
pour la vie éternelle »  
(Jn 4, 5-15.19b-26.39a.40-42) 
 

La Samarie est un passage obligé 
pour Jésus qui se rend de Judée en 
Galilée. Elle est une terre de passage. 
C’est une réalité qui parle à notre époque 
marquée par la culture des réseaux et par 
de nombreux mouvements de populations, 
comme ceux des migrants qui interpellent 
nos consciences ! Ce phénomène de 
mobilité sociale interroge aussi l’Église sur 

la pertinence de la territorialité de ses structures.  
En Samarie, Jésus se trouve en « périphérie », en terre étrangère où 

règne un syncrétisme religieux qu’exècrent les Juifs. Mais cette périphérie 
abordée par le Christ n’est pas seulement géographique ou sociologique, elle 
est aussi humaine; elle s’incarne dans une femme, la Samaritaine.  

« Arrive une femme de Samarie, qui venait puiser de l’eau. » Jésus 
fatigué par la longue route qu’il a faite à pied se repose assis sur la margelle 
d’un puits. Pas n’importe lequel! Il s’agit du puits de Jacob. Apercevant la 
femme, Jésus lui demande de lui donner à boire.  

L’Église connait-elle aussi cette fatigue, normale après un si long 
cheminement dans l’histoire humaine. Sa faiblesse, comme celle de son 
Seigneur - qui sera maximale sur la Croix - est une opportunité qui se 
présente à elle pour se reposer, relire sa trajectoire et se régénérer en se 
désaltérant à la source de la Vie.  

Par une sorte de délicatesse de la Providence, la Samaritaine, malgré 
son appartenance à un peuple idolâtre et sa situation matrimoniale hors 
norme,  a droit à un face à face personnel avec le Christ, sans aucune 
médiation.  

Si l’Église existe pour évangéliser, comme l’a affirmé le pape saint Paul 
VI, et si dans l’Église catholique se trouve la plénitude des moyens du salut, 
l’évangélisation ne consiste pas en premier lieu à vouloir renforcer les effectifs 
de la pratique dominicale et sacramentelle dans l’Église. Elle veut d’abord 
conduire à une rencontre personnelle avec le Christ, à partir de laquelle se 
mettront peu à peu en place toutes les exigences de la vie chrétienne et de la 
communion ecclésiale. 

Reprenant à son compte une intuition essentielle du pape François, 
l’historien Andrea Riccardi considère que « le christianisme doit renaître à 
partir des mondes périphériques, et de là, arriver ou bien revenir au centre ». 
N’est-ce pas la grande leçon que nous donne la Samaritaine?  

Rencontrée par le Christ à la périphérie, pendant que les disciples 
faisaient des emplettes en ville, ceux-ci une fois revenus, elle retourne au 



centre, c’est-à-dire en ville, en appelant tout le monde à venir voir celui qui l’a 
libérée par la vérité, car il est lui-même la Vérité.  

Or la vérité ne s’impose qu’avec la force et la douceur de la vérité elle-
même. Tous « sortirent de la ville et se dirigèrent vers Jésus ». Puis la 
médiation de cette femme, grâce à laquelle les gens sont sortis, s’efface 
devant l’expérience qu’ils font par eux-mêmes de la Personne et de la Parole 
du Sauveur :  

« Ce n’est plus à cause de ce que tu nous as dit que nous croyons : 
nous-mêmes, nous l’avons entendu, et nous savons que c’est vraiment lui le 
Sauveur du monde. Ce n’est plus à cause de tes dires que nous croyons ; 
nous avons entendu nous-mêmes et nous savons qu’il est vraiment le 
Sauveur du monde ».  

Pour que l’Eglise, pour que nous-mêmes soyons émules de la 
Samaritaine, nous devons faire fructifier notre rencontre personnelle avec le 
Christ en propageant autour de nous la joie libératrice qu’elle nous procure, en 
ne craignant pas pour cela de nous éloigner de nos centres de vie habituels ;  

Pour faire connaître aux plus lointains de l’Evangile, le goût, la saveur de 
l’eau que nous avons bue à « la source d’eau jaillissant pour la vie éternelle » 
en rencontrant le Seigneur Jésus. La plus belle des rencontres de notre vie! 
 
D’après une méditation de Marie Jean-Baptiste Flye-Sainte-Marie, c.s.j. (Vies consacrées, Janvier 
2018).  
 
Illustration: Jésus et la Samaritaine,  Abbaye bénédictine de Sainte Lioba à Simiane. 
 


