Par le baptéme, étre « Prétre, propheéte et roi/reine »
' L Sylvaine Landrivon

| Théologies chrésiennes
Voici quelques précisions pour e
répondre a la demande d’amies,
surprises de m’entendre
évoquer cette formule, lors d’un
entretien sur RCF avec Patiaré
Bergeret, autour des questions
de Laetitia de Traversay, a propos de la parution
du livre Théologies chrétiennes au féminin.

https://rcf.fr/culture-et-societe/des-livres-et-vous-rcf-lyon?episode=72806

Femmes et recherche religieuse

Le baptéme est le premier des sacrements, celui qui fait entrer un étre humain
dans le peuple de Dieu par une « sphragis », une marque indélébile, qui signe son
appartenance a I'assemblée chrétienne. Du point de vue de I’étre humain baptisé, il
s’agit de traverser la mort et de ressusciter avec le Christ pour « marcher avec lui
dans une nouveauté de vie » (Rm 6,4). Du point de vue du Christ, c’est un
engagement de fidélité a celui ou celle qui lui donne sa foi. Il se constitue alors un lien
réciproque par lequel le ou la baptisé.e recoit sa vocation chrétienne précisée dans la
formule qui accompagne I'onction sur le front avec le Saint Chréme : « Désormais
vous faites partie de son peuple [du Pére], vous étes membre du corps du Christ, et
vous participez a sa dignité de prétre, de prophéte et de roi ». Cette expression peut
sembler un peu étrange, mystérieuse. Que nous annonce-t-elle ?

D’abord, pour le cas ou certains douteraient de la validité de cette
dénomination parfois relativisée par certains prétres, le Code de Droit Canonique de
1983 décrit ainsi les fideles au §1 du canon 204 :

« Les fidéles du Christ sont ceux qui, en tant qu’incorporés au Christ par le baptéme,
sont constitués en peuple de Dieu et qui, pour cette raison, faits participants a leur
manieére a la fonction sacerdotale, prophétique et royale du Christ, sont appelés a
exercer, chacun selon sa condition propre, la mission que Dieu a confiée & I’Eglise pour
qu’elle I'accomplisse dans le monde ».

Le magistere catholique I'atteste :

Le Concile Vatican Il insiste sur cette mission particuliere dans plusieurs de ses
constitutions et décrets : il nous rappelle que « par le baptéme nous sommes rendus
conformes au Christ » (Lumen Gentium 7). Ce Corps est appelé a former le Peuple
nouveau de Dieu (Lumen Gentium 9). Ce Peuple nouveau de Dieu est décrit comme
« une maison spirituelle et un sacerdoce saint » par le baptéme (Lumen Gentium 10).
Ce sacerdoce est appelé a s’exercer dans la célébration liturgique « qui est, en vertu


https://rcf.fr/culture-et-societe/des-livres-et-vous-rcf-lyon?episode=72806

de son baptéme, un droit et un devoir pour le peuple chrétien, ‘race élue, sacerdoce
royal, nation sainte, peuple racheté’ » (Sacrosanctum Concilium 14).

« Les laics tiennent de leur union méme avec le Christ Chef, le devoir et le droit d’étre
apotres. Insérés qu’ils sont par le baptéme dans le Corps mystique du Christ, fortifiés
grace a la Confirmation par la puissance du Saint-Esprit, c’est le Seigneur lui-méme
qui les députe a I'apostolat » (Apostolicam Actuositatem 3).

Et Jean-Paul Il les reprend, dans son encyclique : Christifideles laici/ Les fidéles
laics du Christ (30/12/1988), a la suite de Vatican Il : « Les fidéles laics participent,
pour leur part, a la triple fonction de Jésus-Christ : sacerdotale, prophétique et
royale. C’est un aspect qui certes, n’a jamais été négligé par la tradition vivante de
Eglise...” Dans le sillage du Concile Vatican Il, des le début de mon service pastoral,
j’ai tenu a exalter la dignité sacerdotale, prophétique et royale de tout le peuple de
Dieu ».

La doctrine de I'Eglise catholique affirme donc clairement que les laics vivant
leur identité de baptisés participent aux activités christologiques de Jésus. Autrement
dit, chaque baptisé partage la méme grace, celle du Christ qui donne a toutes et tous
la méme dignité. Donc aucun doute n’est permis ; chaque baptisé.e est, a la suite du
Christ, prétre, prophéte.sse et roi/reine.

Mais que signifie pour chaque baptisé d’étre rendu conforme au Christ en
devenant a son tour « prétre, prophéte et roi » ? La constitution Lumen Gentium du
Concile Vatican Il I'exprime avec clarté.

Lumen Gentium 34 nous explique en quoi consiste le fait d’étre prétre pour un
chrétien : « Voulant poursuivre également, par le moyen des laics, son témoignage et
son service, le Christ Jésus, prétre supréme et éternel, leur apporte la vie par son
Esprit, et les pousse inlassablement a réaliser tout bien et toute perfection. A ceux
gu’il s'unit intimement dans sa vie et dans sa mission, il accorde, en outre, une part
dans sa charge sacerdotale pour I'exercice du culte spirituel en vue de la glorification
de Dieu et du salut des hommes. »

Le paragraphe suivant, Lumen Gentium 35 nous dit comment étre prophéte
: « Le Christ, grand prophete, qui par le témoignage de sa vie et la puissance de sa
parole a proclamé le royaume du Pere, accomplit sa fonction prophétique jusqu’a la
pleine manifestation de la gloire, non seulement par la hiérarchie qui enseigne en son
nom et avec son pouvoir, mais aussi par les laics dont il fait pour cela également des
témoins en les pourvoyant du sens de la foi et de la grace de la parole (cf. Ac 2,17-18
Ap 19,10), afin que brille dans la vie quotidienne, familiale et sociale, la force de
I’Evangile. lls se présentent comme les fils de la promesse, lorsque, fermes dans la foi
et dans I'espérance, ils mettent a profit le moment présent (cf. Ep 5,16 Col 4,5), et
attendent avec constance la gloire a venir (cf. Rm 8,25). Cette espérance ils ne
doivent pas la cacher dans le secret de leur coeur, mais I'exprimer aussi a travers les
structures de la vie du siecle par un effort continu de conversion ».



Le paragraphe 36 nous dit enfin ce qu’est la royauté pour un chrétien : « En
effet, le Seigneur désire étendre son regne également par les fideles laics, son regne
qui est regne de vérité et de vie, regne de sainteté et de grace, regne de justice,
d’amour et de paix (4), regne ou la création elle-méme sera affranchie de I'esclavage
de la corruption pour connaitre la liberté glorieuse des fils de Dieu (cf. Rm 8,21). »
DONC:

. Sichaque baptisé.e est prétre, alors |’exercice du culte ne peut lui rester
étranger, tenu a distance par une hiérarchisation qui crée une ségrégation
entre clercs et laics, hommes et femmes, « purs » et « impurs » selon les
interprétations d’un pouvoir juridique qui dicte les normes.

. Sichaque baptisé.e est prophéte, alors I'enseignement et I'interprétation de
la Parole lui sont accessibles et il ou elle peut les transmettre a la
communauté.

. Sichaque baptisé.e est roi, alors la gouvernance peut étre son lot, quel que
soit sa situation dans la constitution de la société.

Mais dans cette perspective, on mesure la
corrélation entre la maniere de croire en Christ
et la facon de vivre son christianisme. Selon
celle des trois charges que nous valorisons, et
la facon de l'interpréter, notre intelligence de
la foi peut prioriser certains aspects plus que
d’autres.

Par exemple, concevoir le Christ d’abord
comme Souverain, Seigneur, ordonnant et
régissant le monde, entretient 'attachement a
une société ordonnée, dans laquelle le culte,
bien solennisé, tiendrait une grande place.

C’est la Chrétienté dans laquelle I'Occident a vécu depuis la fin du IVe siecle et
sur laquelle s’arc-boute le Magistere romain. A l'inverse, insister sur le
compagnonnage de Jésus avec les hommes de son temps (les pauvres, les opprimés,
les marginaux), engagerait a un christianisme prophétique, social, voire politique.
Pour le théologien protestant, Jirgen Moltmann « si le titre de “Christ” signifie
rédempteur et libérateur, une praxis chrétienne ne peut étre qu’une praxis visant la
libération de ’lhomme de son inhumanité ». C’est donc a une royauté particuliere que
nous sommes invités ; celle justement que les disciples ont du mal a accueillir,
comme la lecture des Ecritures nous le montre.

Et c’est la gu’un retour aux sources de ces termes s'impose.




En restituant un sens a ces charges, en les resituant dans leur histoire, cette prétrise,
cette royauté, ce prophétisme, ne sont pas a entendre dans des acceptions de
pouvoir ou de hiérarchie, mais dans des charges dont chacun.e doit prendre sa part
selon ses propres charismes.

Origine et conséquences

Charge prophétique, sacerdotale, royale sont des expressions de la tradition
chrétienne, transmises par I’Ancien Testament et dont Eusebe de Césarée témoigne
au IVe siecle, dans son Histoire ecclésiastique, en parlant du Christ.
Ces fonctions possedent en commun une onction, et que nous retrouvons dans le
Premier Testament :

Prétre : Ex 29,7 : « Tu prendras I'huile d’onction, tu en répandras sur sa téte et
tu l'oindras. » ; Lv 4,3 : « si c’est le prétre consacré par I'onction qui péche et rend
ainsi le peuple coupable, il offrira a YHWH ...»

Prophéete : Quand Elie oint Elisée pour lui succéder en 1R19,16 : « tu oindras Elisée fils
de Shaphat, d’Abel-Mehola, comme prophéte a ta place. »

Roi : Depuis Saul oint en 1Sa 9,16 : « je t’enverrai un homme du pays de Benjamin, tu
lui donneras I"'onction comme chef de mon peuple Israél, et il délivrera mon peuple... »
Jésus assume ces « tria munera », ces trois charges messianiques en plénitude, (le
Messie est « I'oint », de I’'hébreu mashia’h) mais vient les subvertir au regard de ses
disciples et pour nous a leur suite, ce que nous omettons souvent de comprendre.

La royauté du Christ :

Le peuple dans lequel vit Jésus attend des temps meilleurs, notamment la
libération de I'occupation romaine ; il attend un nouveau prophéte. Jésus percoit si
bien cette situation que l'une de ses premieres questions a ceux qui I'entourent est
« Que cherchez-vous ? » (Jn 1,38).

D’autre part, Jésus ne dit pas aux disciples qu’il est le Messie, et comme I'explique
Bernard Sesboiié : « SiJésus a généralement refusé ce titre durant sa vie (...) c’est
qgu’il le jugeait trop grevé de représentations temporelles, tant qu’il n’aurait pas scellé
le sens de son existence dans la mort. [1]»

En fait, Jésus vient « recadrer » les perspectives, mais demeure incompris tout au
long de son ministere car I'attente des disciples est essentiellement celle d’un
messianisme de type royal, politique : Lc 2,25 « [Siméon] attendait la consolation
d’Israél ». D’ailleurs les disciples, y compris les Douze, souhaitent tellement un
nouveau regne de type politique qu’ils se demandent quelle serait leur place : Lc 9,
46 : « Une pensée leur vint a I’esprit : qui pouvait bien étre le plus grand d’entre eux
?»; Mc 10, 37 : « Accorde-nous, lui dirent-ils, de siéger, I'un a ta droite et 'autre a ta
gauche, dans ta gloire », et chaque fois Jésus tente de leur montrer qu’ils font fausse
route.


https://e-diocese.fr/2022/02/08/par-le-bapteme-etre-pretre-prophete-et-roi-reine/#_ftn1

Cette espérance erronée a laquelle Jésus tente de se soustraire (en Jn 6, 15 : « Jésus
se rendit compte qu’ils allaient venir I’enlever de force pour le faire roi ») se conforte
pourtant par la décision de Jésus de monter a Jérusalem, mais ce désir sera une
nouvelle fois formellement subverti par son entrée sur le dos d’un anon qui évoque
justement une forme nouvelle de royauté. Ainsi, face au peuple qui affirme « Nous
espérions qu’ll était Celui qui allait délivrer Israél » (Lc 24,21), Jésus est celui qui a dit
« mon Royaume n’est pas de ce monde ». Le titre de « roi des juifs » sera ainsi
renversé et transformé en un point strictement théologique.

Jésus prophete :

La dimension prophétique du Christ intervient selon une logique de continuité
depuis le choix de David par Dieu. Jean, 6 14-15 précise que « Celui-ci est le prophéte
qui doit venir », lequel va montrer tout au long de son enseignement, gu’il ne rejette
pas le passé : « je ne suis pas venu pour abroger, mais accomplir », ce que confirment
de nombreux signes comme la Transfiguration en présence des grands propheétes.

Sa mission est celle d’annoncer le Royaume. Il est le Verbe venu parmi nous ; le Fils
unique du Pere incarné pour le salut du monde. A celles et ceux qui croient, Il dit,
comme a la Magdaléenne en Jn 20,17 : « va trouver mes freres et dis-leur : je monte
vers mon Pére et votre Péere, vers mon Dieu et votre Dieu ».

La prétrise du Christ :

Si le prétre est celui qui entretient un lien privilégié avec Dieu, alors le Christ,
Verbe incarné, Fils du Pere, I’est de maniere absolue. Par I'ultime sacrifice de sa vie
sur la croix, Dieu nous donne son Fils qui se donne lui-méme. Comme le développe le
quatrieme évangile, Jésus « pain vivant descendu du ciel », offre a tous ses disciples
(y compris au traitre Judas ou au lache Pierre) ce gu’il tient du Pére. Dans son role de
dernier grand prétre, le Christ s’offre en un sacrifice de communion, sacrifice
accompli « une fois pour toutes », car Sa mission est de faire découvrir aux humains
la maniere dont ils sont aimés par le Pére et non d’infléchir sa volonté par I’exécution
d’un rite. « Ce ne sont plus les hommes qui offrent a Dieu une victime, c’est Dieu qui,
en son Fils, victime des hommes, s’offre aux hommes. » écrit Martin Pochon
dans L’épitre aux Hébreux au regard des Evangiles, (p.178). Notre action en retour
consiste a accepter ce don du Pére en son Fils.

Mais nous observons, que des le quatrieme siecle, dans la prédication et la
liturgie, le Pere est redevenu un Dieu redoutable. Délaissant les enseignements de la
Cene ou du lavement des pieds, I'ancien, le presbyteros, a repris les attributs du
sacrificateur et troque la figure du frere contre celle du pere telle qu’il la congoit en
Dieu. La premiere des vertus devient des lors I'obéissance autre version de la
soumission. La réforme liturgique de Vatican Il tentera de redresser ces glissements
de sens mais comme le constate Martin Pochon, elle nous laisse au milieu du gué.

Il N"'empéche, chaque baptisé.e a pour mission par la force de son baptéme de
cheminer a la suite du Christ, en ayant pris conscience d’endosser par cette
incorporation, les charges de « prétre, de prophéte et de roi ».



Compléments et confrontation a la réalité de terrain

P. L. (prétre et théologien) : La formule adoptée (depuis Vatican |l seulement) pour le
baptéme change légerement selon que le rituel est prévu pour des petits enfants
(1969), pour des enfants en age scolaire (1976) ou pour des adultes (197-1997) et
seule la formule pour les adultes ne met pas entre parentheses la mention de
“prétre, prophete et roi”. Ce dont s’autorisent certains ministres ordonnés pour ne
pas mentionner cette dimension essentielle du baptéme : ils oublient que c’est le
baptéme d’adultes qui devrait servir de référence. Mais peut-étre ont-ils pour
certains une crainte de décalage culturel.

Pour ma part, je n’ai jamais renoncé a cette formulation que j’enrichis d’une
paraphrase du style : “Par cette onction, tu deviens membre du Christ prétre, pour
gue tu puisses avec lui intercéder pour toute ’humanité, prophete, pour que tu
puisses avec lui faire entendre la parole de Dieu aux humains, roi (ou reine) pour que
tu puisses avec lui témoigner de la dignité des humains”. Je ne sais pas si ces
commentaires comblent le fossé culturel, mais j’ai la faiblesse de penser qu’ils aident
a entrer dans I'événement.

Par ailleurs concernant Jésus, j'aime a penser que, dans I’évangile de Luc, il est
présenté comme membre d’une famille royale (par Joseph), apparenté a une famille
sacerdotale (par Zacharie) et cousin d’'un prophéte (Jean Baptiste) ... ce qui n’est
peut-étre pas tout a fait historique, mais fort de signification messianique. »

Jean Peycelon (prétre et théologien) : « Je continue actuellement a préparer et
célébrer de nombreux baptémes d’enfants (une bonne dizaine cette année !) mais je
suis confronté non seulement au décalage culturel mais d’abord au fait que pour la
majorité des parents, la foi chrétienne est embryonnaire. Catéchése d’enfance trop
sommaire, absence de reprise d’une initiation chrétienne a I'adolescence (rareté du
sacrement de Confirmation !), absence ou tres faible “pratique” eucharistique a I’age
adulte, la préparation et la célébration du Baptéme ne peut consister, me semble-t-il,
gu’en une annonce kérygmatique de la foi : 'amour d’un Dieu Pere révélé par

J.C. mort et ressuscité. Jinsiste guand méme sur la signification de I'onction
chrismale mais en étant conscient de son peu d’impact effectif.

Je me souviens de débats “lyonnais” il y a cinquante ans : ne faudrait-il pas réserver
I’onction chrismale a la célébration de la Confirmation ?

La question récurrente : aujourd’hui comment mettre en place une véritable
initiation chrétienne (catéchuménale) a partir de I’enfance et en finir avec une
catéchese qui est bloquée de fait sur I'attente de la 1° communion par les familles au
terme d’un parcours de type scolaire et cela malgré le travail sérieux de bon nombre
de catéchistes ? »

[1] Bernard SESBOUE, Jésus-Christ dans la Tradition de I’Eglise, (Jésus et Jésus-Christ
N°17), Paris, Desclée, 2000 (1982, 1ére éd.), 284p., p.14.


https://e-diocese.fr/2022/02/08/par-le-bapteme-etre-pretre-prophete-et-roi-reine/#_ftnref1

