Homélie 10 07 2022

Qui ne connait ce célebre passage de Luc et le nom qu’on lui donne : la
parabole du bon Samaritain ? Il est intéressant de noter qu’elle répond a une
question, celle d’un « faire ». Ce verbe semble méme étre la clef de lecture de ce
récit, car il encadre le texte : On le trouve en effet deux fois avant la parabole (« Que
dois-je faire ? » et « fais ainsi... ») et deux fois aprés (« celui qui a fait preuve de pitié
» et « Va et fais de méme ! »)

Toute I'histoire explicite ce faire. Oui, il y a quelque chose a faire pour voir
s’ouvrir devant soi les portes de la vie éternelle. Dans le dialogue entre le docteur de
la Loi et Jésus, ce faire peut étre remplacé par le verbe « aimer » : Pour entrer dans
I’Eternité, il faut aimer. Ainsi, « tu aimeras Dieu de tout ton cceur, de tout ton étre, de
toute ta force et de toute ton intelligence », c’est-a-dire avec tous les aspects de ta
personne. Puis, « tu aimeras ton prochain comme toi-méme ».

Faire cela, c’est-a-dire, aimer dans une dimension verticale et une dimension
horizontale, voila la clef pour entrer dans la vraie Vie. Vis-a-vis de Dieu, la Loi dit ce
gu’il faut faire. Elle donne une réponse a la dimension verticale de I'amour : se
donner entierement a Dieu. Mais vis-a-vis du prochain, rien n’est dit sur le contenu
du « faire ».

Voila ce qui pousse le docteur de la Loi a demander a Jésus, qui est le prochain
? Sous-entendu : et que faire pour I'aimer ? Dans sa réponse, Jésus ne le mene pas
sur le terrain d’'un amour platonique mais sur celui du corps, car c’est avec tout ce
gue le corps contient de vie que I'on aime.

Précisons que chez les sémites, le corps n’est pas limité au « physique », mais
gu’il exprime et révele la personne. Chacun, chacune n’a pas un corps, mais chacun,
chacune est un corps. Ceci étant dit, il est bon de souligner que Jésus le méne sur le
terrain non pas du corps, (de la personne), dans sa beauté, avec ses qualités, mais sur
le terrain du corps mis a nu, dépouillé, sur le terrain de la personne humaine
meurtrie, blessée.

Ce corps exposé dans sa réalité la plus amere, cet étre de douleur, en
souffrance, voici qu’il est vu par ceux qui ont une fonction hautement symbolique :
un prétre (chargé du culte) et un lévite (chargé d’enseigner la Loi). Sans doute, en
voyant ce corps blessé physiguement et symboliquement, cela les renvoie a leurs



propres blessures, qu’ils ne veulent pas voir puisqu’ils font un détour et poursuivent
leur chemin.

C’est le risque de chercher dans la religion des sécurités qui en fin de compte
renferment sur soi ! C'est un étranger qui va étre touché. Cet homme blessé
physiquement, cet étre blessé symboliqguement par la vie, le renvoie a lui-méme, a sa
réalité, a ses blessures. Mais, sans doute les a-t-il assumées. Car il faut qu’elles soient
cautérisées, pour devenir en lui source de compassion. Il n’a pas peur de s’approcher
de l'autre, car il reconnait dans cet individu ses propres blessures assainies.

Il va alors tout faire pour le soigner, pour I'aider a se relever, lui trouver un lieu,
une auberge, c.a.d. une communauté qui va continuer a l'aider a se rétablir. Ce
samaritain a fait, inconsciemment, sans besoin de réfléchir et de se poser des
qguestions, il a fait ce gu’il faut faire pour entrer dans la vie : il s’est laissé toucher, il
s’est approché de l'autre : il 'a aimé !

A chacun de nous, d’en faire autant ! A chacun de nous de repérer ses
blessures, de laisser a quelgu’un les lui soigner avec I'huile et le vin de Dieu, (qui peut
prendre di verses formes), pour oser s’approcher de tous ces étres blessés par la vie,
qui crient leur souffrance et la manifeste parfois violemment.

Tant que nous ne serons pas guéris, nous ne pourrons qu’éviter, condamner,
juger, passer notre chemin. Tant que nous n’aurons pas laissé 'amour nous guérir,
gui pourrons-nous vraiment aider a se relever, qui pourrons-nous aimer.

Méme pas Dieu, puisque ce que vous n’aurons pas fait aux petits qui sont ses
enfants et nos freres, c’est a lui que nous ne I'aurons pas fait

Merci a -bernard.dumec471@orange.fr



mailto:bernard.dumec471@orange.fr

