Assomption : la promesse qui nous est faite
Publié le 28 juillet 2022 par

Au point d’expiration des longues canicules,
aux portes de I’arriere-saison qu’annonce
I’abregement désormais tres marqué des
jours — « Au quinze aoiit [’hiver est en route
», comme il se dit sur mes hautes terres
cantaliennes —, la solennité de 1’ Assomption
représente sans conteste 1’apogeée liturgique
de I’¢té, la féte mariale la plus populaire, la
féte la plus capiteuse de la piété catholique.

Dans le firmament estival des fétes
chrétiennes, elle se situe a proximité de la
Transfiguration (6 aodt), dont le contenu
scripturaire et théologique n’est pas sans
éclairer, soit dit en passant, sa signification
véritable.

Ajoutons qu’a ce bouquet singuli¢rement
riche se méle chez nous, encore que de plus en plus largement oublié, le souvenir du
fameux « Vceu de Louis XII1 » de 1638, qui consacrait a la Vierge Marie le royaume
de France. Alors que la tradition iconographique de I’Orient orthodoxe a privilégi¢
I’horizontalité de la « Dormition » — représentation de la Mere de Dieu paisiblement
allongée au milieu du cheeur des Apotres —, il semble que 1’art occidental, surtout
depuis la Renaissance et la Contre-Réforme, ait opté pour la verticalité d’un envol de
la Vierge seule, environnée de saints extatiques, d’angelots charmants ou de roses
généreuses : deux dimensions, deux axes d’un méme Mystére glorieux, qui
gagneraient a étre cecuméniquement croisés.

Regu dans sa teneur littérale, le dogme de I’ Assomption, formulé par Pie Xl le

ler novembre 1950, ne laisse pas de susciter quelque embarras, avouons-le, dans
I’esprit de nombreux catholiques contemporains. Sauf a demeurer —comme il le
demeure pour beaucoup — dans un certain flou artistique — et les artistes s’en sont en
effet donné a ceeur joie ! —, le Mystere de I’ Assomption demande a €tre en quelque
sorte traduit, médité, confessé a nouveaux frais. Il n’est déja que de préter attention au
nom lui-méme.

En effet, si 1’ascension, étape culminante du Mystére pascal, suggeére un acte —
symbolique — du Christ, Homme pionnier de 1’altitude divine a travers 1’abaissement
de la Croix (Ph 2, 5-11), I’assomption évoque le méme dynamisme fondamental

— pascal —, mais recu, consenti par la Femme (Ap 12, 1), qui, des les premiers jours de
sa vocation, se met a pleine disposition de la Parole (Lc 1, 38) et de son ceuvre en elle.


https://www.temoignagechretien.fr/author/frere-francois/

L’ Assomption, en somme, c’est le plein abandon de soi a Celui qui nous assume, au
grand Vivant qui nous emporte. Et remarquons bien que la Femme en question est
I’Eglise, le Peuple de Dieu en sa totalité, dont Marie est & la fois « le commencement et
[’image », selon I’expression de la préface liturgique de la messe du 15 ao(t.

A travers le clair-obscur de sa fin humaine et chrétienne — car elle est bien la premiére
chrétienne —, Marie ne devient pas une déesse séparée : elle se leve, alerte, comme
toujours (Lc 1, 39), pionniére, elle aussi, d’un Peuple alerte. Elle se léve, autant qu’elle
est soulevee. Car nul ne peut étre assumé, autrement dit soulevé, qu’il ne soit devenu
Iéger, non par inconsistance, non par désincarnation, mais par consentement, par

abandon de lui-méme au grand Pauvre qui n’admet que des pauvres en son Royaume
(Mt 5, 3).

Non, 1’ Assomption ne fait pas de Marie une espece de satellite, si splendide soit-il,
quelque part dans un ciel dont toute exploration démentira toujours I’existence. Par
exces, par indécence de matérialisme, ne mangue-t-on pas le spirituel véritable ? «

Emportée au ciel corps et ame. »

Traduisons, oui, osons traduire enfin largement cette expression, dont les présupposés
anthropologiques nous chiffonnent. Cela signifie que de chacun de nous, de ’humanité
entiere, inaugurée en Marie, tout est assumable, tout est combustible, tout est
constructible — et des maintenant ! — par « Jésus Christ [qui] transfigure le corps de
notre humilité a [’échelle du corps de sa Gloire » (Ph 3, 20-21).

Une fois déposé par nous, une fois abandonné de nous tout ce qui ne fait pas le poids,
tout le concret de nos vies peut étre « emporté dans la Gloire » (1 Tm 3, 16) du
Vivant. Echappant a la putréfaction et s’ouvrant au partage, toute la chair de nos vies
peut étre embaumeée de « la bonne odeur du Christ » (2 Co 2, 15).

Frere Frangois



